Hans en Sylvestre bereiden hun gesprekken voor door het thema in gespreksvorm volledig uit te schrijven. De opname gebeurt in
één keer en blijft volledig spontaan waardoor de voorbereidende tekst soms afwijkt van wat er in de video gezegd wordt. Om niets te
missen over deze interessante thema’s hebben we besloten om de voorbereidingen ook toegankelijk te maken.

Gesprek over de Gnosis

Dag Hans,
Dag Sylvestre,

Hans, we hebben het de vorige keer gehad over de etymologische waarde van de door traditionele
auteurs gebruikte woorden, en in het bijzonder van het vaak onbegrepen woord “kabbala”, dat
letterlijk “ontvangst” betekent: het ontvangen van de gave Gods om de Heilige Schriften te
begrijpen. Om het universum van de traditionele schriften, en met name van De Hervonden
Boodschap, toegankelijker te maken voor de luisteraars, moeten we het vandaag over een andere
traditionele term hebben die waarschijnlijk ook veel verwarring opwekt: “gnosis”. Hans, zou je ons
dit vaak omstreden woord ook kunnen uitleggen?

Zeker! “Gnosis” is inderdaad een woord dat, althans binnen katholieke kringen, eeuwenlang een heel
negatieve betekenis heeft gekregen, en ten onrechte. Er is eigenlijk geen “katholieker” of, als men
wil, geen traditioneler woord dan “gnosis” in de Heilige Schriften, en het is ongelooflijk dat men er
iets duivels, iets averechts of verdachts van heeft weten te maken.

Aha! Bedoel je dat het woord “gnosis” vaak gebruikt wordt in de traditionele teksten?

Ja, tenminste in de Griekse traditionele teksten, want het woord “gnosis” is Grieks. Het betekent heel
gewoon “kennis”, een Nederlands woord dat trouwens met het Griekse verwant is. In zijn Vulgaat

vertaalt Hiéronymus het meestal door scientia, “wetenschap”, “(het) weten”, soms ook door de
geheel met gnisij verwante termen notitia (*gno-titia) of co-gnitio (*co-gno-tia), “kennis”.

Er is toch niets mis met het feit iets te willen weten of kennen?

Nee, helemaal niets mis! En de traditionele schriften klagen de “gnosis” ook helemaal niet aan,
integendeel!

Kun je daar één of meerdere voorbeelden van geven?

Met plezier. Laten we beginnen met het Nieuwe Testament, dat immers in het Grieks werd opgesteld.
Zonder te spreken over verschillende aanverwante termen in het Grieks (gignéskein, “kennen”, enz.),
komt alleen het woord gnisij er al een dertigtal keren in voor, zowel in de Evangelién als in de brieven
van Paulus en Petrus. Bijvoorbeeld: “Je zult wandelen véér het aangezicht van de Heer om zijn wegen
voor te bereiden, om de kennis (gnisij) van het heil aan zijn volk te geven” (Lucas 1, 76 en 77). Of:
“Groeit in de liefde en de kennis (gnisij) van onze Heer en Redder Jezus-Christus” (// Petrus 3, 18). En
wat betreft degenen die zich juist tegen de “gnosis” verzetten: “Wee jullie! schriftgeleerden, want
jullie hebben de sleutel van de kennis (gnisij) weggenomen” (Lucas 11, 52).

Wel, dat lijkt me vrij duidelijke taal. De “gnosis” wordt dus helemaal niet veroordeeld in het
Nieuwe Testament. Ik veronderstel dat het in het Oude Testament van hetzelfde laken een pak is?

Zeker weten. Het Hebreeuwse woord dat in de oorspronkelijke, dus Hebreeuwse versie van het Oude
Testament wordt gebruikt voor “kennis”, is “daat” (tid), en in de Griekse Septuaginta wordt dat door

1



“gnosis” vertaald. In de Psalmen bijvoorbeeld wordt de Heer gedefinieerd als “Hij die aan de mens de
kennis (gnisij) onderwijst” (Psalmen 93, 10). David vraagt er ook aan de Heer: “Onderricht mij in de
kennis (gnisij)” (Psalmen 118, 66). Laat ik nog één voorbeeld geven: “Wie de Heer zoekt zal kennis
(gnisij) vinden” (Spreuken 16, 8). Het zoeken naar en het vinden van “gnosis” heeft dus traditioneel
helemaal niets verwerpelijks.

En dat is ook zo in andere tradities?

Ja, in de Griekse zogeheten “heidense” traditie komt het woord ook bijzonder vaak voor. We kunnen
meteen naar de oudste van alle Griekse schrijvers verwijzen, Homerus, die in de llias schrijft: “Aan de
één geeft God de oorlogswerken, aan de ander de danskunst, aan nog een ander het citherspel en de
zang, maar in de borst van een ander plaatst de breedstemmige Zeus het edele intellect (noaj)
waarbij veel mensen baat hebben, die aan velen redding geeft, en waardoor vooral hijzelf kennis
ophaalt (¢n-e-gni)” (llias X1lI, 730 tot 734).

Dat woord noaj hebben we al eerder gezien, niet? Dat is het goddelijke bestanddeel in de mens.
We hadden het onder meer door “ziel” vertaald, geloof ik.

Inderdaad, en ik citeer deze passage met opzet, want volgens de oude Grieken betekent gnisij of nisij
etymologisch hetzelfde als nOhsij, dat wil zeggen de werking van de nOoj of noaj, die juist het
instrument, het werktuig of nog beter gezegd het zintuig is van de goddelijke kennis. Misschien weet
je nog dat de Latijnse schrijvers noaj door sensus vertalen: “zintuig”. Want alle kennis, ook de
goddelijke, is per definitie zintuigelijk.

Ik denk ook aan de door de Griekse filosofen vaak geciteerde spreuk die op de tempel in Delphi
geschreven stond: “Ken jezelf”. Is er een verband met die goddelijke “gnosis”?

Jazeker. In het Grieks luidt het: gniqgi sSauton, “ken jezelf”, en sommigen voegen eraan toe: “... en je
zult de goden en het universum kennen”. Ons eigenlijke “zelf” is natuurlijk de Heer in ons; onze
Osiris, om in Egyptische termen te spreken. Dat is overigens wat een Kerkvader als Hippolytus van
Rome overduidelijk schrijft: “Ziedaar de betekenis van “Ken jezelf”, dat wil zeggen: door de God te
herkennen die je geschapen heeft”.

Maar, Hans, als ik even mag, hoe komt het dan dat veel verantwoordelijken in de Katholieke Kerk
zo heftig tekeer zijn gegaan tegen de “gnosis”? Is dat niet anti-traditioneel als houding?

Dat is om historische redenen. |k zal het in het kort uitleggen, en zonder enige bedoeling om te
polemiseren. In de eerste twee eeuwen van het Christendom bestonden er veel Christelijke scholen,
waarin heel gewoon werd gedaan omtrent de “gnosis”, en waarin men, trouw aan de Heilige
Schrifen, de “gnosis” ophemelt. Deze scholen werden dus “gnostische” scholen genoemd. Wat
sommige Kerkvaders misschien op een gegeven moment in het verkeerde keelgat is geschoten, is dat
men in deze scholen niet alleen de twee Testamenten in hoog aanzien hield, maar ook de teksten van
andere tradities, de Griekse dichters (Homerus, Hesiodus, Orpheus, en dergelijke), de Griekse
filosofen (Pythagoras, Empedocles, Plato, enz.), de Egyptische traditie, enz. Veel Kerkvaders hielden
het liever bij het Oude en het Nieuwe Testament, punt.

Je bedoelt de canonieke teksten?

Ja precies. De canon is wel later opgesteld (in de 4% eeuw na C.) met de bedoeling dié teksten te
verenigen waarvan men de goddelijke inspiratie als ontwijfelbaar beschouwde.

2



Ok, ik begrijp het.

Maar dat is één van de redenen geweest (er zijn er andere), waarom ze zich tegen de gnostische
scholen zijn beginnen te verzetten. Ze zijn daarbij zozeer te keer gegaan tegen de “gnosis” van deze
scholen, dat de term “gnosis” een negatieve bijsmaak heeft gekregen en tenslotte als voor helemaal
duivels is doorgegaan. Maar zoals Hippolytus (3% eeuw na C.) bijvoorbeeld schrijft, bestaat er wel
degelijk een authentieke eerbiedwaardige “gnosis”.

Maar bezaten al die gnostische scholen dan wel degelijk de goddelijke “gnosis”?

Dat laat ik even in het midden. Sommige misschien wel, andere niet, maar men kan ze moeilijk van
ketterij beschuldigen op het punt van het erkennen van een Christelijke “gnosis”. Bij een Christelijke
theoloog als Johannes Scot Erigenes (Vllle eeuw), bijvoorbeeld, is de Apostel Petrus een figuur van
het Geloof, en de Apostel Johannes een figuur van de Kennis, en de twee gaan samen!

Goed. Dit lijkt me allemaal duidelijk. Dan blijft natuurlijk de vraag: hoe verkrijgt men de “gnosis”
of “kennis”?

Door overlevering, door traditie of, om in Hebreeuwse termen te spreken, door kabbala. Je kunt
gerust stellen dat “gnosis” en “kabbala” min of meer identieke termen zijn, hoewel ze een
etymologisch verschillende betekenis hebben. De “gnosis” verwerf je dus niet door aandachtig de
Schriften en de teksten van filosofen te bestuderen. Die aandachtige en volhardende studie is
waarschijnlijk wel een voorwaarde, maar op zich geen garantie tot het ontvangen van de “gnosis”.
lemand kan de Schriften bestuderen, maar allerlei valse denkbeelden krijgen, de teksten verkeerd
verstaan, in “ketterij” vervallen, enz. Men verkrijgt enkel de “gnosis” door zintuigelijk waar te nemen,
te zien, te horen, te betasten.

Kun je dat nog beter uitleggen?

OK, laat ik een voorbeeld geven: een klein kind, nog niet sexueel rijp, zou een boek kunnen lezen, ja
zelfs honderden boeken over het bedrijven van de liefde, met foto’s, tekeningen, en alle mogelijke
uitleg. Dat blijft allemaal nogal theoretisch, en zelfs min of meer onbegrijpelijk voor hem of haar.
Alleen wanneer het kind sexueel rijp is en op een (hopelijk mooie!) dag de liefde bedrijft met een
geliefde, weet hij daadwerkelijk waar het om gaat: hij of zij is verliefd, ziet, hoort en betast zijn of
haar geliefde. Wel, dat is nu “gnosis”. En ik voeg eraan toe: “Adam kende zijn vrouw Eva”, en elke man
kent zijn vrouw. Het gaat niet meer om koude theorie, maar om (warme!) praktijk.

Dus als ik het goed begrijp, moet je die “gnosis” ontvangen... dus vragen?

Precies! Er is een heel groot, eigenlijk een soort onoverkomelijk verschil tussen iets intellectueel
“begrijpen” omdat men het uit boeken geleerd heeft, en het daadwerkelijk en zintuigelijk kennen. Dit
zegt ook De Hervonden Boodschap: “Zo slaan teveel geleerden ons murw met hun wetenschap,
terwijl ze niets verstaan, ze niets zien en ze niets proeven van de enige waarheid, want hun kennis
van God is intellectueel en uit boeken, in plaats van beproefd en geleefd te zijn.” (Boek XX, vers 15)
Of : « De ware filosofie is gebaseerd op de kennis van de volmaakt beproefde goddelijke
werkelijkheid, die bevrijdt van alle knechtschappen van de wereld. » (I, 52) Tenslotte : « We moeten
aandachtig al onze aardse verlangens onderzoeken om te begrijpen dat ze ijdel zijn, en dat de liefde
en de kennis van God het enige verlangenswaardige einddoel zijn. » (IV, 5) Ik hou het daarbij, want
er zijn enorm veel verzen in De Hervonden Boodschap die over de kennis spreken.



Ah, zou men dan kunnen zeggen dat De Hervonden Boodschap een gnostisch boek is?

Volgens mij mag je nog verder gaan. Je zou kunnen zeggen dat het doel van Louis Cattiaux, met het
schrijven van De Hervonden Boodschap, was : het in ere herstellen van de vereniging tussen Geloof
en Kennis, zoals dat in het begin van de Christelijke geschiedenis nog het geval was, en zoals dat in
feite in het begin van elke waarachtige godsdienstige traditie bestaat. De openbaring die aan de
basis ligt van een waarachtige traditie bevat in deze wereld twee aspecten, die samengaan: het
exoterisch aspect, de buitenkant, die iedereen kan zien, horen, lezen... en het esoterische aspect, dat
innerlijk is, maar niettemin zintuiglijk. De buitenkant wordt in de kerk, de grote gemeenschap
onderwezen onder de vorm van bijbelverhalen, rites enz. De binnenkant wordt enkel in een school
doorgegeven en dat betreft deze goddelijke kennis.

Ah ja en dus een school, zoals je daarnet sprak over gnostische scholen, een school veronderstelt
dat iemand de kennis, die gnosis gekregen heeft?

Precies! Anders kan je de gnosis niet doorgeven.
En om die dus te hebben moet je het vragen!

Je moet het inderdaad vragen en kijk, je vindt dit bijvoorbeeld geillustreerd in het verhaal van
Salomé (zij is de dochter van Herodiade, de vrouw van Herodes, koning van Judea. Haar dans voor de
koning behaagde hem dermate dat hij haar vroeg wat zij wenste en liet weten dat hij haar niets zou
weigeren) die, op aanraden van haar moeder, naar het hoofd van Johannes de Doper vraagt. En
volgens de oude Kerkvaders moet deze hele episode niet oppervlakkig worden begrepen : Salomé
vraagt om het principe van de profetie te ontvangen ; ze is een Christelijk model : wie niet het hoofd
van Johannes de Doper ontvangt, blijft enkel met een lijk, met een dood lichaam achter : dat dode
lichaam, dat lijk, dat zijn de Heilige Schriften gelezen, bestudeerd en begrepen zénder het hoofd, dat
wil zeggen zonder hun principe, hun hoofdbestanddeel : de Heile Geest, de « kabbala » of de
« gNosis ».

Zonder het hoofd, heb je enkel de exoterische kant dan?

Exact! En dat beeld komt in vele tradities terug, namelijk: de oude Grieken hadden het over het
hoofd van Orpheus, de oude Egyptenaren over het hoofd van Osiris, dat van het lichaam verwijderd
is geworden, maar er oorspronkelijk het levensbestanddeel van is.

Ik sta versteld hoe men altijd terug komt op datzelfde: wil je iets van het goddelijke bekomen dan
moet je het vragen!

Ja, en een Christelijke filosoof als Paracelsus gaat zelfs zéver dat hij zegt dat het bewandelen van de
slechte weg erin bestaat « te weten dat er een goddelijke kennis bestaat en er niét naar te vragen » !
Hij zegt ook ergens dat « men God moet bidden om de kennis te ontvangen van zijn wetten, van zijn
weg, van zijn leer, van zijn Woord ».



